# AS SENTENÇAS DA LEI – BUDA (DHAMMAPADA)

**TAO TE CHING - LAO TSE** 

**BHAGAVAD GUITÁ** 

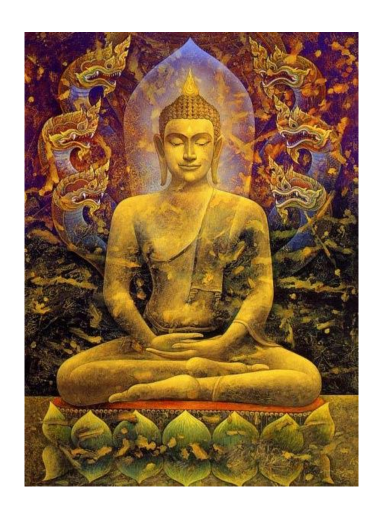
(EXCERTOS)

José Maria Alves

https://homeoesp.org/

https://josemariaalves.blogspot.com/

# AS SENTENÇAS DA LEI – BUDA (DHAMMAPADA)



### **INTRODUÇÃO**

No século VI a.C. nasceu num principado indiano que fazia fronteira com o Nepal, Siddhartha Gautama.

Terá nascido príncipe, mas por volta dos seus vinte e nove anos de idade, ao ver-se confrontado com todos os sofrimentos que acometem o Homem, tais como as doenças físicas e psíquicas, a velhice e a morte, saiu da sua zona de conforto, fez-se asceta mendicante, e partiu em busca da Verdade que poderia fazer cessar os múltiplos padecimentos humanos. Era sua intenção descobrir a solução para os males do mundo; mundo de sofrimento.

Para uma melhor compreensão do Budismo veja-se a introdução sintética:

### <u>DITOS E ENSINAMENTOS DE BUDA</u>

Segundo Buda, a vida no mundo é sofrimento. O nascimento é sofrimento; a velhice é sofrimento; a doença física ou psíquica é sofrimento; a morte é sofrimento; não atingir o que se deseja ou viver na pobreza material ou espiritual é sofrimento.

É este o problema central do Budismo, que se constitui como um problema prático:

Num mundo de sofrimento como "curar" o homem desse sofrimento?

O Budismo nasceu na Índia, expandiu-se primeiramente pela Ásia e depois para Ocidente.

A doutrina de Buda revela-se como um protesto contra o ensinamento tradicional, em que predominava o sistema de castas e em que eram privilegiados rituais, cerimónias e orações aos deuses.

O Dhammapada ou "Sentenças da Lei", de que se seguem alguns excertos, é talvez a obra mais importante do Budismo.



### **DHAMMAPADA - EXCERTOS**

\*\*\*

A mente precede todos os estados mentais.

A mente é a criadora dos estados mentais,
pois, por ela, todos são moldados.

Se o homem fala ou age com uma mente impura,

o sofrimento segue-o como a roda que segue os pés do boi.

\*\*\*

A mente precede todos os estados mentais.

A mente é a criadora dos estados mentais,
pois, por ela são todos criados.

Se o homem fala ou age com uma mente pura, a felicidade segue-o como uma sombra que é inseparável do corpo.

Neste mundo o ódio nunca é aplacado pelo ódio. Nunca o ódio põe fim ao ódio.

O ódio é unicamente apaziguado pela benevolência, pelo não-ódio.

Esta é uma lei eterna.

\*\*\*

Assim como uma tempestade não estremece uma montanha rochosa,

da mesma forma a morte jamais submete o homem que vive a meditar sobre o sofrimento e a miséria, sobre o que é impuro e corrompido,

que tem o autodomínio dos sentidos,

é moderado no comer, firme na sua fé, e de comportamento virtuoso.

\*\*\*

Aquele que produz o mal padece no presente e no futuro, sofre nos dois mundos.

Lembrando-se dos seus actos corrompidos, oprimido pelo terror das más acções que cometeu,

lamenta-se e aflige-se com os seus remorsos.

Por pouco que recite os textos sagrados, se o homem colocar em prática o ensinamento, enjeitando a carnalidade, o ódio e a ilusão, com verdadeira sabedoria e com um espírito livre, sem estar apegado a nada, deste ou de outro mundo, participa das bênçãos de uma vida santa e soube praticar o ascetismo.

\*\*\*

A vigilância é o caminho para a imortalidade.

A negligência é o caminho para a morte.

Os que vivem activamente vigilantes não morrem.

Os inconscientes assemelham-se a cadáveres; já estão mortos em vida.

\*\*\*

Tal como um peixe que retirado da água, salta e se debate, assim, também, é a mente agitada.

Por isso mesmo devemos

abandonar o reino do medo e da angústia da morte.

Não existe medo para aquele que despertou, cuja mente não está embriagada pela lascívia, nem atormentada pelo ódio, e que superou tanto o mérito como o demérito.

\*\*\*

Cuidado!

Em breve este corpo se deitará sobre a terra, ignorado, repelente e sem vida, como um tronco inútil.

\*\*\*

Que ninguém procure os defeitos dos outros; que ninguém examine as acções e omissões dos outros. Que cada um esteja atento aos seus próprios actos.

\*\*\*

Não é o doce cheiro das flores, nem sequer o aroma do sândalo ou do jasmim que sopra contra o vento.

Mas a fragrância do homem de virtude sopra contra o vento, penetra no próprio furação.

Em boa verdade, o homem virtuoso atravessa todas as direcções e espalha-se por todos os lugares com o bálsamo da sua virtude.

\*\*\*

Se aquele que busca não encontra companhia melhor ou igual a si,

deixá-lo seguir decididamente um caminho solitário.

Não tem que se associar aos tolos.

\*\*\*

O tolo e o insensato preocupam-se, pensando: "Eu tenho filhos, eu possuo riqueza".

Em verdade, se nem ele próprio pertence a si próprio, quanto mais os filhos, ou a riqueza?

\*\*\*

Um tolo que conhece a sua loucura é sábio, pelo menos até esse ponto,

mas um tolo que se julga sábio é seguramente um tolo.

Uma coisa é a busca do lucro mundano, outra coisa bem diferente é o caminho para o nirvana.

Que o monge, discípulo do Buda, o entenda claramente, não se deixando arrastar pelo louvor do mundo, mas em seu lugar cultive o desapego e se consagre à solidão.

\*\*\*

Assim como um rochedo não é abalado pela tempestade, da mesma forma o sábio não se deixa afectar por qualquer ofensa ou louvor.

\*\*\*

Ao ouvir o ensinamento, os sábios tornam-se naturalmente purificados,

tal como um lago profundo, límpido e transparente.

\*\*\*

Poucos entre os homens são aqueles que atravessam a corrente do mundo para a outra margem.

O resto, a maior parte, apenas corre para cima e para baixo, para lá e para cá, na margem de cá.

Aqueles cujas mentes atingiram a perfeição suprema, o espírito indomável e sempre a caminho, libertos de todos os desejos,

que brilham na sabedoria,

alcançam o nirvana nesta mesma vida.

\*\*\*

A febre da paixão não existe para aquele que concluiu a jornada, que não tem tristezas e está totalmente liberto, que quebrou todos os laços.

Esse liberou-se de todo o sofrimento.

\*\*\*

O homem que não tem uma fé cega, que conhece o incriado,

que cortou todas os laços, destruiu todas as causas, e deitou fora todos os desejos,

liberto nada mais desejou,

ele, na verdade, é o mais excelente dos homens.

Inspirador, na verdade, é o lugar onde habitam os libertos; seja uma aldeia, uma floresta, um vale, ou uma montanha.

\*\*\*

Inspiradora e deliciosa é a solidão da floresta, desdenhada pelas pessoas mundanas.

É aí que o liberto, indiferente a tudo, não buscando o prazer dos sentidos, encontra a suprema felicidade.

\*\*\*

Embora um guerreiro famoso possa vencer milhares e milhares de homens numa batalha,

aquele que se vence a si mesmo é sem dúvida o mais nobre de todos os vencedores.

\*\*\*

Vale mais viver um dia na presença da verdade suprema, do que viver cem anos na ignorância da finalidade suprema.

Tal como poeira fina atirada contra o vento,

o mal cai em cima do tolo que ofende um homem inofensivo, puro e inocente.

\*\*\*

Todos tremem perante a violência;

todos temem a morte.

Ponderando cada ser a partir de ti, colocando-te no lugar do outro, não atormentes ninguém, não mates ninguém, nem induzas ninguém a fazê-lo.

\*\*\*

Se, como um sino rachado, já nada soa no homem, então atingiu o nirvana e todos os conflitos cessaram.

\*\*\*

Mesmo que se apresente ricamente vestido, se for calmo, controlado e estabelecido na vida santa,

tendo abandonado a violência contra todos os seres,

esse, verdadeiramente, é um homem santo, um renunciante, um discípulo, um monge.

\*\*\*

Os construtores de canais regulam as águas, os arqueiros forjam as flechas, os carpinteiros dão forma à madeira, e os sábios dominam-se a si próprios.

\*\*\*

Este corpo desgastado é um abrigo para as doenças.

Esta massa frágil e putrefacta desintegra-se, porque a morte é o fim da vida.

\*\*\*

Mesmo os mais belos carros reais acabam por se desgastar.

Também este corpo se desgasta.

Mas o bem não envelhece;

assim os que são sábios dão-no a conhecer aos sábios.

O homem que nada aprendeu nem compreendeu, envelhece como um touro embrutecido.

Cresce-lhe a barriga e decresce-lhe a sabedoria.

\*\*\*

Uma pessoa deve fazer primeiro, aquilo que ensina os outros a fazer;

se uma pessoa treina outros, deve ter ela mesma autodomínio.

\*\*\*

Uma pessoa é na realidade, o protector de si mesmo; quem mais o poderia ser?

Mestre de si mesma, totalmente controlada, a pessoa ganha uma perfeição difícil de obter.

\*\*\*

O mundo é cego, jaz numa noite profunda.

Apenas alguns possuem discernimento.

Só uns poucos, como pássaros escapando-se da gaiola, se elevam para o reino da felicidade.

Aquele que se refugia em Buda, no ensinamento e na comunidade,

penetra com sabedoria transcendental as Quatro Nobres Verdades:

o sofrimento, a causa do sofrimento, o fim do sofrimento e o Nobre Caminho Óctuplo que conduz à cessação de todo o sofrimento.

\*\*\*

Difícil de encontrar é o homem desperto, o Buda, ele não nasce em qualquer lugar.

No lugar onde nasce um homem assim tão sábio, essa comunidade prospera na felicidade e os ascetas vivem na tranquilidade.

\*\*\*

A fome é a pior das doenças.

A ilusão da vida com os seus condicionamentos, o pior dos sofrimentos.

Aquele que reconhece uma coisa e outra no âmago da realidade,

conquista a felicidade do nirvana.

\*\*\*

Tendo saboreado a solidão e a paz, o discípulo torna-se livre de dor e sem mácula, desfruta profundamente o sabor da felicidade da libertação.

\*\*\*

Não guardes nada que te é querido, pois a separação do que te é benquisto é dolorosa.

Não busques a quem amar, porque perder quem se ama é doloroso.

Não há laços para aqueles que não têm apegos.

\*\*\*

Uma pessoa deve abandonar a raiva, renunciar ao orgulho, e libertar-se de todos os laços da existência.

O sofrimento não atinge o que é desapegado,

que não se prende à mente,

e que não se prende ao corpo.

Supera a raiva com a serenidade; supera a maldade com a bondade; supera a avareza com a generosidade; supera a mentira com a verdade.

\*\*\*

Que um homem vigie a sua fala; que se mantenha calmo quando fala; que seja contido a falar.

Que abandone a má conduta verbal, e fale com palavras justas.

\*\*\*

Agora, és como uma folha seca; os mensageiros da morte aguardam-te. Estás na véspera da tua partida, no entanto nada preparaste para a tua viagem.

\*\*\*

Aquele que aniquila os seres vivos,

que profere mentiras,
que toma para si o que não é seu,
que seduz a mulher de outro homem,
que é viciado em bebidas alcoólicas,
tal homem já é neste mundo um homem destruído.

\*\*\*

Um monge não é venerável pelos seus cabelos grisalhos. Ser velho por causa da idade, é ter envelhecido em vão.

\*\*\*

Não é por observar o silêncio que alguém se torna sábio. Se for tolo e ignorante o silêncio não faz dele um eremita. O sábio age como quem tem uma balança na sua mão e aceita somente o bem.

\*\*\*

O sábio ao rejeitar o mal, é verdadeiramente um sábio, uma vez que compreende o mundo presente e o futuro. Este bem merece o nome de eremita.

Todas as coisas condicionadas são impermanentes.

Quando o vemos com sabedoria,

afastamo-nos do sofrimento.

Este é o caminho para a libertação.

\*\*\*

Todas as coisas condicionadas são insatisfatórias.

Quando o vemos com sabedoria,

afastamo-nos do sofrimento.

Este é o caminho para a libertação.

\*\*\*

Que uma pessoa vigie o seu discurso,

que controle a mente e os pensamentos,

e não pratique o mal.

Quem assim agir, atingirá o caminho dos perfeitos.

\*\*\*

Penosa é a vida de um eremita e de um monge;

difícil é ter prazer nessa vida.

Também difícil e penosa é a vida no lar.

Dura é a vida com os próximos e com os estranhos.

Não continues com os laços que te prendem à vida, deixa de ser um andarilho sem rumo:

acaba com o sofrimento.

\*\*\*

Aquele que se senta sozinho, que dorme sozinho, que ensina o que não sabe a si próprio, que anda sozinho, que se esforça e se domina a si próprio, encontrará a bem-aventurança no retiro da floresta.

\*\*\*

É melhor não fazer uma má acção, pois os remorsos atormentam quem a faz.

Melhor é praticar uma boa acção, da qual nunca nos lamentaremos.

\*\*\*

Tal como um elefante no campo de batalha resiste às flechas,

assim também devo eu saber suportar com paciência as palavras maldosas que me são dirigidas.

Há muitas pessoas a quem falta a virtude e o mundo está repleto de homens vis.

\*\*\*

Vigia-te a ti mesmo.

Delicia-te na diligência.

Guarda bem os teus pensamentos do erro.

Sai para fora deste lodaçal do mal,

tal como um elefante sai da lama.

\*\*\*

É bom ter amigos quando a infelicidade nos bate à porta;

bom é estar contente com o que se tem;

bom é ter mérito quando a vida chega ao fim, afrontando a morte com um espírito sereno;

bom é quando nos libertamos de todo o sofrimento, seguindo o caminho da libertação.

Assim como uma árvore, que apesar de cortada, se as raízes se mantiverem intactas e firmes, brota de novo da mesma forma,

assim até que o desejo latente seja desenterrado, o sofrimento surge vezes sem conta.

\*\*\*

Bom é o domínio da visão;

bom é o domínio da audição;

bom é o domínio do olfacto;

bom é o domínio do paladar.

Bom é que se esteja sempre atento.

\*\*\*

Aquele que não tem qualquer apego de mente e corpo, para quem não existem as noções de eu e de meu, nesta vida efémera,

que não se lamenta por aquilo que não tem,

é verdadeiramente um monge exemplar.

\*\*\*

Cada um é o seu próprio mestre.

Cada um é o protector de si mesmo, cada um é o refúgio de si mesmo.

Assim, cada um deve dominar-se, da mesma maneira que um treinador domina um cavalo selvagem.

\*\*\*

Esforça-te, ó homem santo!

Corta o fluxo da avidez e descarta os desejos sensuais. Conhecendo a destruição de todas as coisas condicionadas, torna-te, ó homem santo, o conhecedor do nirvana.

\*\*\*

Aquele para quem não existe nem esta nem a outra margem,

nem mesmo ambas,

que está livre de preocupações e sem apegos, a esse chamo de homem santo.

\*\*\*

Não se deve ofender ou atacar um homem santo, nem deve um homem santo, quando ofendido ou atacado, dar lugar à raiva. Maldito é aquele que ofende ou atinge um santo homem, e maldito o santo que responder à ofensa ou à agressão.

\*\*\*

Aquele que usa um hábito feito de trapos,

descarnado, pálido, mostrando veias sobre todo o seu corpo,

que medita sozinho na floresta,

esse merece o nome de santo.

\*\*\*

Aquele que ainda durante esta vida compreende por si mesmo o fim do sofrimento, liberto de qualquer fardo e livre de toda a preocupação, a esse chamo de homem santo.

\*\*\*

Aquele que se mantém distante tanto de chefes de família como dos ascetas,

que foge das relações com o mundo, não se ligando a ninguém, sem tecto e caminhando sem qualquer desejo e sem preocupações,

que de pouco precisa,

a esse chamo de homem santo.

\*\*\*

Aquele que renunciou à violência para com todos os seres vivos, animais ou plantas, fortes ou fracos, que não mata nem induz os outros a fazê-lo, a esse chamo de homem santo.

\*\*\*

Todo aquele para quem o passado, o presente e o futuro nada são,

que nada deseja,

que a nada se apega,

e de nada se apossa,

esse é o Homem Santo.



## **TAO TE CHING**

## **LAO TSE**



### **INTRODUÇÃO**

O Tao Te Ching, múltiplas vezes traduzido como "O Livro do Caminho e da Virtude" é uma das obras mais conhecidas da China e surge-nos como uma antologia de aforismos, sem uma verdadeira ordenação sistemática. É o livro principal do Taoísmo.

Segundo a tradição, terá sido escrito no século III ou IV a.C.

Tem-se atribuído a sua autoria a Lao Tse, que significa "Velho Mestre". No entanto, há uma grande controvérsia sobre este facto.

A obra versa sobre o Tao, a realidade última do Universo, originando a religião denominada Taoísmo, e tendo também influenciando o Budismo Zen.

O Tao (o Caminho) é um princípio que não pode ser definido nem compreendido. É a fonte e a origem de toda a existência. É invisível e omnipotente, contudo, humilde; é a raiz de todas as coisas.

Para compreender o Taoísmo devemos compreender os seus três fundamentos: O Tao, a Virtude e o não agir.

O Tao faz com que tudo seja como é. Está na sua própria origem e é a sua causa.

Apesar de invisível, manifesta-se pela sua influência que é a Virtude. A Virtude flui naturalmente.

O taoista tem uma conduta tranquila, que não interfere no curso dos acontecimentos e é indiferente a normas morais ou sociais.

O sábio consegue em vida retornar à tranquilidade do agir sem agir do Tao primitivo.

Em bom rigor o Tao não age. Não age, mas também não deixa de agir; flui com naturalidade.

O Tao ensina que inexiste qualquer entidade divina a gerir o mundo. Tudo emerge espontaneamente do Nada e tudo acontece por si.

Advoga para o homem, uma vida simples, sem angústia existencial com todas as suas dúvidas insanáveis, insistindo numa conduta que se deixa absorver pelo curso natural da vida. Pelo não-agir, o homem isento de preocupações, não controlando o seu destino, aceitando o inevitável, age sem agir, age espontaneamente e santifica-se.



### **TAO TE CHING - EXCERTOS**



\*\*\*

O caminho em que se pode caminhar não é o Caminho eterno.

O Tao é algo indistinto, mas completo, anterior à existência do Céu e da Terra.

Tranquilo e silente, mantém-se por si só e sendo estável,

move-se em círculo sem nunca se fatigar.

### \*\*\*

O homem brota da terra,
a terra brota do céu,
o céu brota do Tao,
e o Tao
flui espontaneamente por si.

#### \*\*\*

No mundo,
as dez mil coisas
nascem do que existe.
O que existe
nasce do que não existe.

As dez mil criaturas dependem do Tao.
As dez mil criaturas retornam ao Tao.

O Tao parece humilde, mas é grande.

\*\*\*

Ao Tao

chamamos-lhe a forma do que não tem forma, a aparência do que não tem aparência. Chamamos-lhe a obscuridade esquiva.

Quando o descobrimos não lhe vemos o início. Quando o acompanhamos não lhe vemos o fim.

\*\*\*

Aprender o Tao antigo lidando com o que existe no presente,

sendo capaz de identificar a antiga origem,

a isso chama-se desembaraçar o fio do Tao.

\*\*\*

A revelação da grande Virtude é apenas algo que segue o Tao.

\*\*\*

O Tao é o antecessor de tudo o que foi e subsiste.

\*\*\*

Dar vida sem se apoderar,
actuar sem aguardar retorno,
perseverar sem subjugar,
a isso chama-se a virtude oculta.

\*\*\*

O que existe é o que dá valia às coisas.

O que não existe é o que as torna vantajosas.

- como o cântaro que se enche de vinho -

O Tao é vazio,
mas nunca fica cheio.
Não sei se é filho de alguém.
É a imagem do que é anterior a Deus.

#### \*\*\*

O Tao gera o Um,
o Um gera o Dois,
o Dois gera o Três,
o Três gera as dez mil criaturas.
As dez mil criaturas carregam o Yin,
que desce e forma a terra,
e enlaçam o Yang,
que sobe e forma o céu,
combinando o sopro do Vazio
para que sejam harmoniosas.

#### \*\*\*

O Tao é humilde,

mas nada o pode submeter.

\*\*\*

O Tao é para o que existe no mundo o que um ribeiro num vale é para um rio ou para o mar.

\*\*\*

Agindo como o ribeiro do mundo,
a virtude eterna nunca nos abandona
e voltamos a ser como neonatos.

\*\*\*

O ser e o não ser nascem um do outro.

\*\*\*

Quem é sábio adere ao fazer sem agir e pratica o ensino sem falar. O ensino sem palavras e as vantagens do não-agir, raramente se alcançam no mundo.

\*\*\*

O que tem valor usa o humilde como base.

Aí alcança a honra sem honra.

Não deseja ter muitas jóias que parecem jade, mas muitas jóias de jade que parecem pedras.

\*\*\*

Estimar o mundo como se fosse o nosso corpo é como ser capaz de se acolher no mundo. Amar o mundo como se fosse o nosso corpo é como ser capaz de se entregar ao cuidado do mundo.

\*\*\*

Quem se põe em bicos de pés não tem firmeza.

Quem se ostenta não brilha.

Quem se elogia não subsiste.

Quem é sábio abraça o Um e age segundo o exemplo do mundo.

\*\*\*

Quem ostenta riquezas ou honrarias, à sua vanglória oferece a sua punição.

\*\*\*

A limpidez da serenidade é a perfeição do mundo.

\*\*\*

O Tao está oculto e não tem nome.

\*\*\*

O mundo teve uma origem que pode ser considerada a mãe do mundo. Imersos nela não correremos qualquer perigo.

Alcançado que seja o vazio derradeiro, mantemo-nos verdadeiramente tranquilos. As dez mil coisas surgem unidas, e ao contemplá-las, regressamos.

\*\*\*

Regressar ao destino diz-se eternidade.

\*\*\*

Falar pouco é que é o natural.

\*\*\*

Se entesourarmos a virtude, nada nos limitará.

\*\*\*

Quem sabe não fala.

Quem fala não sabe.

A virtude superior é ficar sem agir, sem ter motivo para agir. A virtude inferior é agir, mas tendo um motivo para agir.

\*\*\*

Observemos a natureza original, abracemos o que é simples.

Diminua-se o interesse próprio e que sejam moderados os desejos.

\*\*\*

Dar vida e criar;
dar vida sem se apropriar;
agir sem esperar retorno;
persistir sem dominar.
A isto chamamos a virtude oculta.

\*\*\*

O grande Tao é plano,

mas as pessoas preferem os atalhos.

\*\*\*

Deixando-me ser assim insignificante, saberei seguir pelo grande Tao e só terei temor de me distanciar dele.

\*\*\*

Vestir roupagens finas e coloridas; usar cintos com espadas afiladas; nunca se fartar de bebidas e de comida; ter dinheiro e mercadorias em demasia; é o que se chama ser um ladrão elegante. Não é seguir pelo Tao.

\*\*\*

A fome do povo deve-se aos seus governantes.

\*\*\*

O povo desconsidera a morte porque implora

pelo que há de mais material na vida.

\*\*\*

Só quem age sem ter em conta a vida é capaz de lhe dar o seu recto valor.

\*\*\*

A mente perfeita é profunda; a relação perfeita é desinteressada; o discurso perfeito é verdadeiro; a acção perfeita é oportuna.

\*\*\*

Só não competindo nada haverá a desaprovar.

\*\*\*

Quem é sábio é humilde, fica por cima, mas o povo não sente nenhum fardo, fica à frente, mas o povo não se sente lesado. Por isso, todos o impelem alegremente para a frente e nunca se fatigam dele.

É por não competir, que ninguém consegue competir com ele.

\*\*\*

Quem é sábio, põe-se atrás do seu corpo, e ele segue à frente; sai fora do seu corpo e ele continua a viver.

\*\*\*

Fazendo-se o proveitoso, governa-se um povo.

No mundo há excessivas proibições e tabus
e o povo fica com mais precisões.

Decretam-se leis e quanto mais são proclamadas
mais criminosos, ladrões e assaltantes há.

Por isso quem é sábio anuncia:
ficarei sem agir e o povo por si progredirá;
ficarei sereno e o povo por si se preceituará;
não farei nada e o povo por si enriquecerá;
não desejarei nada e o povo ficará simples por si.

Age sem agir,
fazer o que é natural basta.
Desse modo,
nada fica por governar.

\*\*\*

As coisas difíceis de alcançar minam o nosso modo de agir.

\*\*\*

Não fazendo mal uns aos outros as suas virtudes encontram-se e regressam.

\*\*\*

O Tao nunca age, mas nada fica por fazer.

Ele não age nem deixa de agir, deixa-se ir, fluindo naturalmente.

Sem desejos, pela tranquilidade o mundo por si próprio se corrige.

\*\*\*

Sem se transpor a soleira da porta, conhece-se o mundo.

Sem se espreitar pela janela, vê-se o Tao celestial.

Por isso quem é sábio não viaja mas conhece, não vê mas esclarece, não age mas completa.

\*\*\*

Se o povo não teme a autoridade, foi alcançada a mais perfeita autoridade, que não desrespeita os locais onde ele reside nem rejeita o seu modo de vida.

Só não rejeitando não se é rejeitado.

Quem é sábio
conhece-se a si mesmo,
mas não se mostra a si mesmo.
Gosta de si mesmo,
mas não se valoriza a si mesmo.

\*\*\*

Quem conhece os outros é inteligente.

Quem se conhece a si mesmo é esclarecido.

\*\*\*

Quem vence os outros é forte.

Quem se vence a si próprio é poderoso.

\*\*\*

Quem se contenta com o que tem é rico.

O que é que nos é mais querido, a reputação ou a vida?
O que é que é mais importante, a vida ou o dinheiro?
O que é mais doloroso, ganhar ou perder?
Sabendo quanto nos basta, evitam-se desgraças.

\*\*\*

Não há maior erro do que desejar ter mais. Se soubermos que o suficiente é suficiente, teremos sempre o suficiente.

\*\*\*

No mundo todos dizem que o meu Tao é grande.

Tenho três tesouros que mantenho e protejo:

O primeiro chama-se compaixão,

o segundo chama-se moderação,

e o terceiro chama-se não me atrever a ser no mundo o primeiro.

\*\*\*

A bravura com ousadia leva à morte.

A bravura sem ousadia leva à sobrevivência.

\*\*\*

Nos sítios onde acampam os batalhões, crescem canaviais e arbustos com espinhos.

A seguir a um exército,

vem sempre um ano de fome.

\*\*\*

Os peixes não devem abandonar as águas profundas.

As armas mais favoráveis de uma nação não devem ser expostas aos outros.

\*\*\*

Quem é bom oficial não assume uma pose marcial.

Quem é bom lutador não se enfurece.

Quem é bom a vencer um inimigo não o confronta.

Quem é bom a chefiar outros mantém-se abaixo deles.

O Tao celestial não tem parentes, mas ajuda sempre as pessoas boas.

\*\*\*

O bom caminhar não deixa pegadas.

O bom falar não deixa erros a reprovar.

\*\*\*

Quem é sábio, sempre bom no auxílio que presta aos outros, nunca os abandona.

\*\*\*

As palavras em que podemos confiar não são as belas. Quem é habilitado não entra em debates. Quem sabe não é douto.

\*\*\*

O Tao do Céu recolhe sem nunca originar mal.

O Tao de quem é sábio age sem competir.

\*\*\*

O Tao do Céu reduz o que está em excesso e acrescenta ao que não tem o suficiente.

O Tao dos homens não é assim:

Reduz ao que não tem o suficiente para o dar ao que tem excesso.

\*\*\*

Quem é sábio tem um coração inconstante porque o coração de toda a gente é o seu. Todos fixam nele os olhos e os ouvidos e ele a todos sorri como uma criança.

\*\*\*

O Tao é o esconderijo das dez mil criaturas, o tesouro dos bons, o lugar de abrigo

dos que não são bons.

O que é que os antigos consideravam tão valioso nos seguidores deste Tao? O que era?

Não diziam eles:

Pede e receberás

e tendo culpa,

serás perdoado?

Por isso, o Tao é o tesouro do mundo.

\*\*\*

Agir sem agir,
fazer sem fazer,
saborear o sem sabor,
engrandecer o que é pequeno,
aumentar o que é pouco,
retribuir a inimizade com a virtude,
planear o que é difícil no que ele tem de fácil,
fazer o grande no que ele tem de pequeno.
É assim que o sábio atinge a grandeza.

\*\*\*

Quem age danifica.

Quem agarra desperdiça.

Por isso, quem é sábio,
como não age, não danifica,
como não agarra, não desperdiça.

\*\*\*

Saber não sabendo é o melhor.

- um saber que é basicamente inconsciente, que é o fundamento do agir sem agir. –

\*\*\*

As minhas palavras são muito fáceis de compreender, muito fáceis de seguir.

Mas no mundo não há ninguém capaz de as entender não há ninguém capaz de as seguir.

\*\*\*

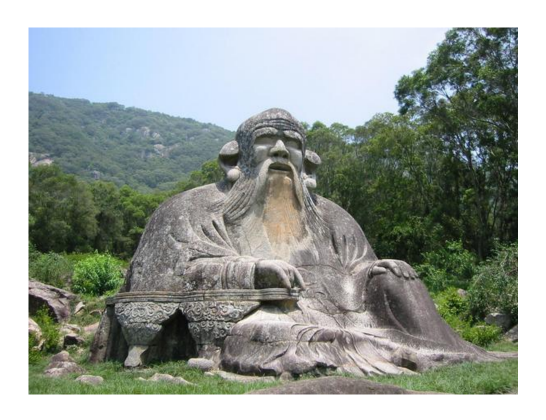
Os que me entendem são raros.

É por isso que me consideram valioso.

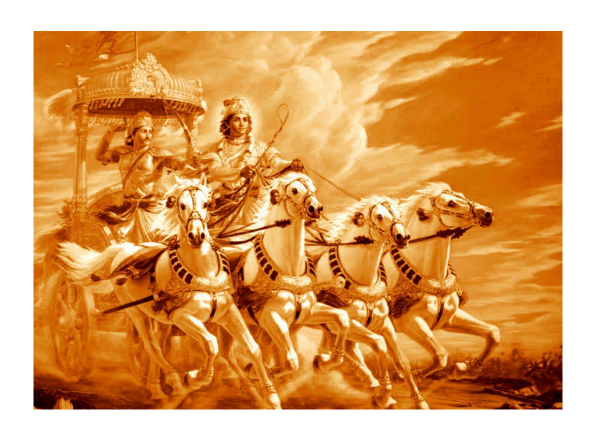
Pois quem é sábio,

veste roupa grosseira,

mas dentro do peito traz jade.



# **BHAGAVAD GUITÁ**



# **INTRODUÇÃO**



O Bhagavad Guitá ocupa um lugar de destaque no grande conjunto do Mahâbhârata, podendo dizer-se que é a sua parte mais importante. Pode ser traduzido pelo "Cântico do Bem-aventurado Senhor".

Trata-se de um poema com setecentos versos distribuídos por dezoito cânticos, constituindo-se um todo autónomo no seio do dito Mahâbhârata.

É um livro considerado sagrado, tal como os Veda e os Upanishad.

Reconhecido e de ampla divulgação na Índia, espalhou-se pelo mundo, influenciando inúmeros pensadores e religiosos.

A Bíblia, o Bhagavad Guitá, o Dhammapada e o Tao Te Ching, são dos livros mais editados e traduzidos no mundo inteiro.

O Bhagavad-Gita é uma das grandes obras mundiais, que desempenhou o mesmo papel na história da Índia que o Novo Testamento no Ocidente. Tanto um quanto o outro proclama o Amor (Bakhti) como o fundamento de toda a religiosidade e desenvolvimento espiritual.

A figura central desta obra é Krishna, a encarnação de uma parte do Criador, e a sua doutrina a prática devocional pela qual se preconiza a libertação (bhakti).

É interessante realçar que uma das suas características mais importantes é a constante menção ao yoga. O yoga como disciplina unitiva leva à unificação dos sentidos e posteriormente do próprio pensamento. Mas no Bhagavad, o yoga resume-se em essência a "bakhti".

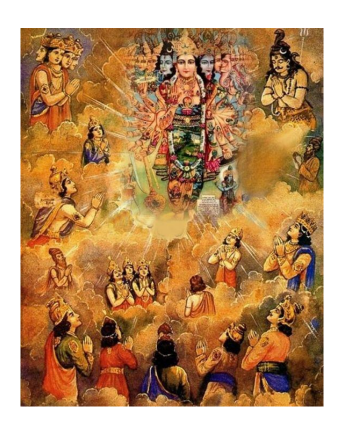
As verdades filosóficas são expostas no Bhagavad Guitá na forma de um diálogo entre Krishna e o seu amigo Ardjuna antes de uma batalha.

A partir do segundo cântico as intervenções de Ardjuna servem para que Krishna exponha a sua doutrina.

Os ensinamentos da obra podem sintetizar-se na renúncia ao fruto do acto. Renúncia que não acarreta o não-agir. Pelo contrário, cada um deve esforçar-se por cumprir o dever que lhe está destinado, segundo a sua condição.



## **BHAGAVAD GUITÁ - EXCERTOS**



\*\*\*

- 2.11. Os sábios não choram nem os vivos nem os mortos.
- 2.12. Não houve tempo no qual eu ou tu ou estes senhores da terra não tenhamos existido e tão-pouco deixaremos de existir no futuro.
- 2.13. Tal como a alma que vive no corpo passa pela infância, juventude, estado adulto e velhice, do mesmo

modo deixa o seu corpo e passa para um outro. Isto não faz sofrer uma pessoa robustecida pelo conhecimento.

- 2.14. O contacto com a matéria causa calor ou frio, prazer ou dor. Estas sensações são passageiras, chegam e partem. Suporta-as com intrepidez.
- 2.15. Quem não é afectado por estas sensações, quem permanece consciente e constante perante a felicidade e perante a desgraça, é capaz de atingir a imortalidade.
- 2.16. Sabe que o impermanente, não tem uma verdadeira existência, e o eterno, o que não perece, nunca deixa de existir. Os que penetraram na essência das coisas e vêem a verdade têm um perfeito discernimento de tudo isto.
- 2.17. Sabe que ninguém pode destruir aquele que penetra o universo inteiro. Ninguém o pode levar à morte. Aquele que é eterno está para lá do controlo de qualquer um.
- 2.18. Apenas o corpo de uma alma encarnada é mortal, mas a alma é eterna e indestrutível.
- 2.19. Aquele que pensa que pode matar e aquele que pensa que pode ser morto, ambos estão enganados. O ser humano não pode matar nem ser morto.
- 2.20. O ser humano não aparece, nem desaparece. Uma vez que existiu, nunca deixa de ser. O ser humano, uma alma imortal, não perece com a destruição do corpo.
- 2.21. Quem sabe que o ser humano é uma alma indestrutível, eterna, não-nascida e imortal, como pode matar ou ser morto?
- 2.22. Assim como o ser humano deixa a sua roupa velha e põe uma nova, do mesmo modo abandona o seu corpo corroído e veste-se com um novo.

- 2.26. Mesmo que pensasses que a alma nasce e morre uma e outra vez, mesmo assim, não deverias atormentar-te.
- 2.27. A morte está reservada para quem nasceu, e o nascimento é inevitável para quem morreu. Não lamentes o inevitável.
- 2.28. Todos os seres não são manifestos antes da sua manifestação material, e não são manifestos depois desta. São manifestados apenas no meio. Então por que te angustias?
- 2.30. Um ser encarnado nunca pode ser morto. Por isso não te atormentes com a morte de nenhuma criatura.
- 2.48. Renunciando ao apego pela recompensa, pelo teu trabalho, torna-te igualmente equilibrado tanto no êxito como no fracasso. Tal equanimidade é uma verdadeira disciplina.
- 2.49. Rejeitando incessantemente toda a actividade desnecessária, com o auxílio da vigilância do espírito, aprende a controlar-te. Miseráveis são aqueles que agem só por causa da recompensa da sua acção.
- 2.51. Os sábios dedicados ao trabalho com consciência, libertam-se da lei do karma e da necessidade de encarnar de novo, obtendo a libertação total do sofrimento.
- 2.52. Quando tu, como consciência, te libertas das redes da ilusão, tornas-te indiferente ao que ouviste e ao que ouvirás.
- 2.53. Quando deixas de ser encantado pelos Vedas e te estabeleces na paz de uma mente totalmente estável, então alcançarás a unificação.

## Ardjuna disse:

2.54. Qual é o sinal distintivo da pessoa que acalmou os seus pensamentos e que se estabeleceu numa mente totalmente estável? Como fala, caminha e se senta?

- 2.55. Aquele que renunciou a todos os desejos sensoriais e, tendo penetrado profundamente na sua essência, encontrando plena satisfação nessa mesma essência, então torna-se firme na sabedoria.
- 2.56. Aquele cuja mente fica tranquila no meio dos sofrimentos, inabalável no meio dos deleites, medo e ira, quem é firme nisto, chama-se um sábio asceta.
- 2.57. Quem não está apegado a nada terreno, quem ao encontrar-se com algo agradável ou desagradável não se regozija nem o detesta, esse estabeleceu-se no conhecimento verdadeiro.
- 2.58. Abandonando as suas inclinações dos objectos terrestres, como uma tartaruga que recolhe as suas patas e a sua cabeça para a carapaça, alcançou a compreensão verdadeira.
- 2.59. Aquele que percorre o caminho do desapego libertase dos objectos dos sentidos, mas não do gosto por estes. Contudo, até o gosto por estes desaparece naquele que conheceu o supremo.
- 2.60. As inclinações sensoriais podem distrair até a mente de uma pessoa sábia que as tenta controlar.
- 2.61. Tendo domado as suas inclinações, que esta pessoa entre em harmonia, tendo-me a mim como o objectivo mais elevado. Apenas aquele que sabe controlar as suas inclinações sensoriais possui a compreensão verdadeira.
- 2.62. Se se regressa mentalmente aos objectos mundanos, então inevitavelmente surge um apego por estes. Do apego

nasce o desejo de os ter, e da impossibilidade de satisfazer tais desejos surge a cólera.

- 2.63. A raiva causa a deformação total da percepção, e tal deformação causa a perda da memória. A perda da memória causa a perda da energia da consciência. Perdendo a energia da consciência, a pessoa degrada-se.
- 2.64. No entanto, quem dominou as suas inclinações sensoriais, rejeitando a avidez e a aversão e se dedicou à sua própria essência, obtém a pureza interior.
- 2.65. Ao obter a pureza, põe-se um fim ao sofrimento e a consciência fortalece-se.
- 2.66. Aquele que não é perseverante não pode ter uma consciência desenvolvida, não tem felicidade nem paz. E sem estas será o arroubamento possível?
- 2.67. A mente daquele que cede perante a influência das suas paixões é arrastada como um navio pela tormenta.
- 2.68. Por isso, aquele cujas inclinações sensoriais estão completamente separadas dos objectos terrenos tem a verdadeira compreensão.
- 2.69. Quando é de noite para todos, para o asceta sábio é tempo de estar desperto. Quando os outros estão acordados, para o asceta sábio a noite vem.
- 2.70. Se um homem não se exalta pelos desejos sensuais, da mesma maneira que o oceano não é agitado pelos rios que para ele fluem, tal pessoa obtém a quietude. Aqueles que seguem os seus desejos nunca conseguem encontrar paz.
- 2.71. Apenas aquele que rejeitou os seus desejos e caminha em frente, livre das paixões, do egoísmo e da sensação do "eu", obtém a serenidade e paz.

2.72. Este é o estado de Brahman. Quem o tiver alcançado não se engana. E quem o alcança, mesmo que seja na hora da morte, obtém o nirvana em Brahman.

## Ardjuna disse:

- 3.1. Se tu dizes que o caminho do conhecimento é superior ao caminho da acção, por que me encorajas a uma acção tão terrível?
- 3.2. As tuas palavras ambíguas confundem-me. Revela-me com clareza: como posso alcançar o êxtase?

- 3.3. Como antes o disse, existem duas possibilidades para o desenvolvimento espiritual: o yoga da reflexão e o yoga da acção correta.
- 3.4. O ser humano não alcança a libertação dos grilhões do destino rejeitando a acção. Só através da renúncia não ascende à perfeição.
- 3.5. Ninguém pode, nem sequer por um momento, permanecer verdadeiramente inactivo, já que as propriedades da matéria cósmica nos obrigam a agir.
- 3.6. Aquele que dominou o controlo sobre as inclinações sensoriais, mas ainda sonha com objectos terrenos, tal pessoa ilude-se a si própria. Tal pessoa pode ser comparada com um hipócrita.
- 3.7. Mas aquele que conquistou as suas inclinações e realiza o karma yoga livremente é digno de admiração.
- 3.8. Portanto, realiza acções virtuosas, pois a acção é melhor que a inacção. Permanecendo inactivo, nem sequer é possível manter o próprio corpo vivo.

- 3.9. As pessoas mundanas são agrilhoadas pela acção quando esta não se realiza como uma oblação. Realiza as tuas acções como oferendas a Deus, permanecendo livre dos apegos a tudo o que é terrestre.
- 3.19. Realiza persistentemente os teus deveres sem qualquer expectativa de recompensa. Pois, em verdade, realizando acções desta maneira o ser humano alcança o supremo.
- 3.25. Uma pessoa que não é sábia age por egoísmo. O sábio age sem egoísmo, para o bem dos outros.
- 3.31. Aqueles que seguem os meus ensinamentos com firmeza, que estão cheios de devoção e livres da inveja, nunca poderão ser acorrentados pelas suas acções.
- 3.34. A atracção e a aversão aos objectos terrenos dependem da repartição das inclinações. Não sucumbas nem a uma nem à outra. Em verdade, estes estados são obstáculos no caminho.

- 4.7. Quando a virtude na terra declina, e a injustiça começa a reinar, eu manifesto-me.
- 4.8. Para salvar os bons, derrotar os que fazem o mal e restaurar o ensinamento, eu manifesto-me assim século após século.
- 4.9. Quem realmente conheceu a essência das minhas aparições milagrosas, ao deixar o seu corpo não encarna de novo, mas une-se comigo.
- 4.10. Tendo-se libertado dos falsos apegos, do medo e da cólera e tendo conhecido a minha existência, muitos são os

que purificados no fogo da sabedoria, obtêm o grande amor por mim.

- 4.11. Assim como as pessoas vêm a mim, do mesmo modo eu as recebo. Pois os caminhos pelos quais elas vêm a partir todos os lados são os meus caminhos.
- 4.16. O que é a acção e o que é a não-acção? Até mesmo as pessoas razoáveis nisto se confundem. Explicar-to-ei para que possas libertar-te de tal erro.
- 4.17. É essencial compreender que há acções necessárias, acções desnecessárias e a não-acção. É uma questão em que nos necessitamos de orientar correctamente.
- 4.18. Quem vê a não-acção na actividade e a acção na inactividade é verdadeiramente consciente, e mesmo permanecendo envolvido nas actividades com outras pessoas, permanece livre.
- 4.19. Os conhecedores dizem que as acções daquele cuja iniciativa está livre de anseios terrenos e da busca do ganho pessoal são purificadas pelo fogo da consciência desenvolvida.
- 4.23. Aquele que, tendo perdido os apegos a tudo o que é material, que obteve a libertação das paixões terrenas, que tem os pensamentos enraizados na sabedoria e que realiza as acções só como oferendas sacrificiais a Deus, todas as suas acções se unem com a harmonia do Absoluto.
- 4.34. Portanto, obtém a sabedoria através da devoção, da indagação e do serviço. Os sábios e clarividentes que penetraram na essência das coisas iniciar-te-ão nisto.
- 4.38. Não existe no mundo melhor purificador que a sabedoria. Através desta, aquele que é hábil no yoga alcança no tempo devido a iluminação na sua própria essência.

- 4.41. Quem com o yoga renunciou às acções falsas e com a sabedoria removeu todas as dúvidas, quem se estabeleceu na sua verdadeira essência não pode ser acorrentado pela acção.
- 4.42. Por isso, cortando as dúvidas com a espada da sabedoria da tua essência superior permanece no Yoga.

## Ardjuna disse:

5.1. Tu exaltas aquele que abandonou a família e a ti se dedica, ó Krishna, assim como o yoga. Qual destes dois é preferível? Diz-me.

- 5.2. Tanto o sannyasa como o karma yoga levar-te-ão ao bem superior. Mas, em verdade, o karma yoga é preferível.
- 5.3. Fica a saber que o verdadeiro sannyasin é aquele que não odeia ninguém e não deseja nada terreno. Livre da dualidade, tal homem desfaz-se do que o agrilhoa com facilidade.
- 5.10. Quem dedica as suas acções a Brahman, realizandoas sem apego, nunca será manchado pelo pecado, da mesma maneira que as folhas de lótus não se encharcam com a água.
- 5.15. O Senhor não é responsável pelos actos dos homens, sejam estes bons ou maus.
- 5.18. O sábio olha igualmente para um brâmane, adornado com o saber e com a humildade, para um elefante, uma vaca, um cão e até para aquele que come um cão.
- 5.19. Aqui na terra, o nascimento e a morte são conquistados pela pessoa cuja mente está tranquila. Brahman está limpo de pecado e permanece na quietude.

Por isso, quem também permanece em quietude conhece Brahman.

- 5.21. Quem não está apegado à satisfação dos seus sentidos e se delicia na sua essência sublime, ao alcançar a unidade com Brahman, experimenta o êxtase eterno.
- 5.24. Quem está pleno de felicidade no seu interior, quem se alegra e quem se ilumina com o amor a partir de dentro é capaz de conhecer a essência de Brahman e o nirvana em Brahman.

### O Senhor Krishna disse:

- 6.1. Não é um verdadeiro sannyasin nem um yogi aquele que vive sem o fogo e sem os deveres, mas sim aquele que cumpre activamente o seu dever sem esperar ganho pessoal daí proveniente.
- 6.10. Que um yogi se concentre constantemente na sua essência eterna permanecendo retirado, vigilante e livre de ilusões e apegos.
- 6.29. Quem se estabeleceu no yoga vê que a essência eterna está em cada ser e que todos os seres estão na essência eterna; tal pessoa vê um só em todo o lado.

## Ardjuna disse:

- 6.33. Para este yoga que se alcança através do equilíbrio interno, não vislumbro em mim um apoio seguro devido ao desassossego da minha mente.
- 6.34. Pois a mente é, em verdade, inquieta, ó Krishna. É turbulenta, obstinada, difícil de limitar. Penso que é tão difícil de travar como o vento.

- 6.35. Sem dúvida, a mente é inquieta e é difícil de dominar. Contudo, é possível conquistá-la com o exercício constante e com a imperturbabilidade.
- 6.36. O yoga é difícil de alcançar para aquele que não conheceu a sua essência, mas quem o conheceu dirige-se ao yoga pelo caminho certo.

- 7.1. Ouve sobre como podes chegar ao meu conhecimento definitivo dirigindo a tua mente para mim e praticando yoga sob a minha orientação.
- 7.2. Revelo-te o conhecimento e a sabedoria em toda a sua plenitude. Ao conhecê-los, já não ficará nada mais para conhecer.
- 7.3. Entre milhares de pessoas, apenas um procura alcançar a perfeição. E entre aqueles que procuram só uns poucos chegam a conhecer a minha essência.
- 7.5. Esta é a minha natureza inferior. Conhece também a minha natureza superior, que é o elemento da vida por meio da qual é sustentado o mundo inteiro.
- 7.6. Esta é o ventre de tudo o que existe. Eu sou a fonte do universo manifestado e este desaparece em mim.
- 7.7. Não há nada que seja superior a mim. Tudo está em mim como pérolas em fios.
- 7.16. Existem quatro tipos de virtuosos que confiam em mim: quem anseia fugir do sofrimento, quem tem sede de conhecimento, os que procuram feitos pessoais e os sábios.

- 7.17. Entre eles, superior aos outros é o sábio, equânime e absolutamente fiel a mim. Na verdade, sou querido pelo sábio, e o sábio é querido por mim.
- 7.18. Todos eles são dignos de mim. Mas o sábio considero-o igual a mim. Porque, unindo-se com a sua essência eterna, o sábio conhece-me e atinge a sua meta suprema.
- 7.28. Ainda assim, as pessoas virtuosas que se desenraizaram dos seus vícios, libertam-se desta dualidade e dirigem-se determinadamente para mim.
- 7.29. Procurando refúgio em mim, procuram libertar-se do nascimento e da morte e chegam ao conhecimento de Brahman, à realização completa da eterna essência e à compreensão dos princípios segundo os quais se fundam os destinos.

## Ardjuna disse:

- 8.1. O que é aquilo a que se chama Brahman e o que é aquilo a que se chama Atman? O que é a acção, ó alma suprema? O que é o material e o que é o Divino?
- 8.2. Que é o sacrifício, e como pode ser realizado por uma pessoa encarnada? E como é que aquele que conheceu o Atman te conhece a ti no momento da sua morte?

- 8.3. Indestrutível e o mais alto é Brahman. A essência do homem é o Atman. O que proporciona a vida dos seres encarnados chama-se acção.
- 8.5. Aquele que partindo do seu corpo, é consciente apenas de mim, no momento da morte, sem dúvida, entra na minha existência.

- 8.11. O caminho, que os seres humanos chamam o caminho para o eterno, descrever-te-ei este caminho brevemente.
- 8.12-13. Tendo fechado todas as portas do corpo, tendo colocado a mente no coração, dirigindo o Atman para o supremo, tendo-se estabelecido firmemente no yoga, cantando o mantra de Brahman, AUM, e sendo consciente de mim, quem quer que deixe assim o seu corpo, alcança a meta suprema.
- 8.15. Ao chegar a mim, tais grandes almas nunca voltam a nascer neste transitório vale de lágrimas. Elas alcançam a perfeição mais alta.

- 9.1. A ti, que não tens inveja, revelo-te um grande mistério, revelo-te a sabedoria pela qual te libertarás dos grilhões da existência material.
- 9.4. Eu, na minha forma não manifestada, penetro o mundo inteiro. Todos os seres têm as suas raízes em mim, mas eu não tenho nenhuma raiz neles.
- 9.22. Àqueles que em mim confiam, com fé firme e devoção, sem pensar em algo mais, concedo-lhes o meu amparo.
- 9.29. Sou imparcial com todos os seres. Para mim não há odiados ou amados. Mas aqueles que confiam em mim com amor estão em mim e eu neles.
- 9.30. Mesmo o maior pecador, se me adora com todo o seu coração, deve também ser considerado um virtuoso, porque já decidiu com virtude.

- 9.31. Tal pessoa transformar-se-á rapidamente num executor do ensinamento e obterá a paz eterna. Não duvides: aquele que me ama jamais perecerá.
- 9.32. Todos aqueles que buscam refúgio em mim, incluindo quem nasceu de pais malévolos, as mulheres, os das castas inferirores vaishyas e os shudras -, entram no caminho mais alto.

- 10.2. A minha origem não é conhecida nem pelos deuses, nem pela multidão dos grandes sábios, já que sou o antepassado de todos os deuses e de todos os grandes sábios.
- 10.3. Quem entre os mortais me conhece, não-nascido, sem origem, o grande senhor do universo, em verdade, liberta-se dos grilhões do seu destino.
- 10.8. Eu sou a fonte de tudo, tudo tem origem em mim. Tendo entendido isto, os sábios veneram-me com profundo deleite.

## Ardjuna disse:

- 10.12. Tu és o Deus supremo, a morada suprema, a pureza perfeita, a alma universal, o primordial, o nosso senhor eterno.
- 10.15. Só tu te conheces como o Atman dos Atmans, como a alma suprema, como a origem de todas as criaturas, como o governador de tudo o que existe, como o senhor dos deuses, como o mestre do universo.
- 10.16. Fala-me, sem ocultar nada, sobre a tua glória divina.

- 10.19. Que seja como desejas. Falar-te-ei sobre a minha glória divina, mas apenas do mais importante, já que não existe fim para as minhas manifestações.
- 10.20. Eu sou o Atman que reside nos corações de todos os seres. Sou o princípio, o meio e o fim de todas as criaturas.
- 10.41. Fica a saber que tudo o que é poderoso, verdadeiro, belo e firme é apenas uma parte diminuta da minha magnificência.
- 10.42. Mas qual é a utilidade de saber todos estes detalhes, ó Ardjuna? Tendo vivificado o universo inteiro com uma parte diminuta de mim, eu permaneço.

### Ardjuna disse.

- 11.1. Revelaste-me o mistério mais alto do Atman divino por compaixão, e com isto a minha ignorância desvaneceuse.
- 11.2. Disseste-me, ó olhos de lótus, como todos os seres surgem e desaparecem. Também aprendi sobre a tua grandeza imperecível.
- 11.3. Assim como tu te descreves, ó grande senhor, anseio contemplar-te, contemplar a tua forma divina, ó espírito supremo.
- 11.4. Se pensas que sou digno de vê-la, ó senhor, mostrame a tua essência eterna, ó senhor do yoga.

### O Senhor Krishna disse:

11.5 Contempla a minha forma, de centenas de caras, de mil aspectos, divina, multicolor e multiforme.

11.7. Contempla no meu ser, o universo inteiro, móvel e imóvel, com tudo o que desejas ver.

### O Senhor Krishna disse:

- 11.52. Esta minha forma que conheceste é muito difícil de ver. Na verdade, até os deuses anseiam por vê-la.
- 11.53. Ninguém me pode ver assim como tu me viste, ainda que conheça todos os Vedas, tenha realizado proezas ascéticas e tenha dado esmolas e oferendas.
- 11.54. Apenas o amor pode contemplar-me assim, ó Ardjuna. Apenas o amor pode contemplar-me na minha mais profunda essência e unir-se comigo.
- 11.55. Aquele que tudo faz apenas para mim, para quem eu sou a meta suprema, que me ama e que está livre de apegos e do ódio, chega até mim.

## Ardjuna disse:

12.1. Quem tem mais êxito no yoga: aqueles que estão cheios de amor por ti ou aqueles que confiam no incognoscível, no não-manifestado?

- 12.2. Aqueles que ao dirigir as suas mentes para mim, estão devotados a mim e a mim aspiram constantemente, estes têm mais êxito no yoga.
- 12.8. Dirige os teus pensamentos para mim, submerge-te em mim e então, na verdade, viverás em mim.
- 12.9. Contudo, se não fores capaz de concentrar o teu pensamento firmemente em mim, trata de alcançar-me praticando exercícios de yoga.

- 12.10. Se tão-pouco fores capaz de praticar constantemente exercícios de yoga, então dedica-te a servir-me realizando apenas aquelas acções que são necessárias para mim, e atingirás a perfeição.
- 12.11. Se tão-pouco fores capaz de fazer isto, então dirigete à união comigo renunciando ao ganho pessoal da tua actividade.
- 12.12. O conhecimento é mais importante que os exercícios. A meditação é mais importante que o conhecimento. No entanto, renunciar ao ganho pessoal é mais importante que a meditação, já que depois de tal renúncia chega a paz.
- 12.13-14. Quem não sente inimizade para com nenhum ser vivo, quem é amigável e compassivo, quem não tem apegos terrenos nem egoísmo, quem é equilibrado no meio da alegria e da aflição, quem perdoa tudo e está sempre satisfeito, quem comigo procura alcançar a união conhecendo decididamente o Atman e dedicando a mente e a consciência a mim, tal discípulo que assim me ama é querido por mim.
- 12.15. Quem não faz sofrer as pessoas nem tão-pouco sofre por causa delas, quem está livre da ansiedade, apego, raiva e medo é querido por mim.
- 12.16. Quem não exige nada dos outros, quem tem conhecimento, quem é puro, desapegado e desinteressado, quem rejeitou todas as iniciativas e me ama, é querido por mim.
- 12.17. Quem não se apaixona nem odeia, quem não se aflige nem tem cobiça, quem se elevou sobre o bem e o mal e está cheio de amor, é querido por mim.
- 12.18-19. Quem tem a mesma atitude tanto para com um amigo como para com um inimigo, para com a glória e para

com a desgraça, no calor como no frio, no meio da alegria ou da aflição, quem está livre dos apegos terrenos, quem recebe igualmente elogios e injúrias, quem é breve na fala, satisfeito com tudo o que sucede, que não está apegado ao lar, determinado nas suas decisões e cheio de amor, é querido por mim.

12.20. Na verdade, todos aqueles que partilham esta sabedoria doadora de vida, que estão cheios de fé e para quem eu sou a meta suprema, são queridos por mim, acima de tudo e de todos.

### O Senhor Krishna disse:

- 13.12. Revelar-te-ei o que deve ser conhecido e o que, depois de ser conhecido, conduz à imortalidade: isto é o Brahman supremo, que não tem princípio e que está para além dos limites da existência e inexistência de tudo o que existe.
- 13.13. Ele habita no mundo abraçando tudo.
- 13.15. Está fora e dentro de todos os seres, permanecendo em tranquilidade, mas ao mesmo tempo sendo activo.
- 13.27. Quem vê o senhor supremo como o imperecível no perecível e como aquele igualmente presente em todos os seres, vê verdadeiramente.
- 13.28. Aquele que realmente o vê presente em toda a parte, já não pode desviar-se do verdadeiro caminho.

### O Senhor Krishna disse:

14.1. Agora vou ensinar-te aquele conhecimento superior através do qual todos os sábios alcançaram a perfeição mais alta.

- 14.3. Para mim o ventre é o grande Brahman. Nele eu implanto a semente e dali nascem todos os seres.
- 14.16. O fruto da acção virtuosa é harmonioso e puro. Em troca, o fruto da paixão é o sofrimento. E o fruto da ignorância é o vagabundear na escuridão.

- 15.5. Aqueles que se libertaram do orgulho e da ignorância, que venceram o mal dos apegos, compreenderam a natureza do eterno, refrearam a paixão sexual e se libertaram dos pares dos opostos conhecidos como alegria e sofrimento, tais seres humanos caminham com segurança pelo caminho firme.
- 15.11. Os yogis que têm uma aspiração correcta conhecem não apenas a alma, mas também o Atman neles próprios. Pelo contrário, os insensatos não encontram o Atman.
- 15.15. Eu permaneço nos corações de todos. Em mim nasce o conhecimento, a memória e o esquecimento. Sou aquele que deve ser conhecido nos Vedas. Sou, na verdade, o possuidor do conhecimento completo. Sou também o criador do vedanta.

### O Senhor Krishna disse:

16.1-3. A intrepidez, a pureza da vida, a diligência no yoga da sabedoria, a generosidade, o autodomínio, o espírito de sacrifício, o estudo das escrituras sagradas, a prática espiritual, a simplicidade, a não-violência, a honestidade, a ausência de irascibilidade, o desapego, o espírito de paz, a ausência de astúcia, a compaixão pelos seres vivos, a ausência de cobiça, a suavidade, a modéstia, a ausência de agitação, a coragem, o perdão absoluto, o vigor, a

sinceridade, a ausência de inveja e orgulho: são estas as qualidades que une em si próprio aquele que possui a natureza divina.

- 16.4. A falsidade, a arrogância, o orgulho, a irascibilidade, a grosseria e a ignorância pertencem àquele que possui qualidades demoníacas.
- 16.5. As qualidades divinas levam à libertação, enquanto que as demoníacas, à escravidão.
- 16.7. As pessoas demoníacas não conhecem o poder verdadeiro, nem a abstinência, nem a pureza, nem sequer a probidade. Não há nelas verdade.
- 16.8. Elas dizem: "O mundo não tem verdade, sem significado, sem Deus. Não surgiu para o grande propósito, senão meramente devido à paixão sexual."
- 16.10-11. Entregando-se a desejos terrenos insaciáveis que levam à destruição, orgulhosos e arrogantes, apegados ao transitório e confiantes e seguros de que isso é tudo o que há, abandonando-se às elucubrações perniciosas sem fim e tendo como meta apenas a satisfação dos seus desejos, eles pensam: "Isto é tudo o que há, não há nada mais."
- 16.12. Atados por centenas de grilhões de expectativas e entregando-se à luxúria e à ira, aumentam as suas riquezas com meios injustos para satisfazer os prazeres sensuais.
- 16.13. "Hoje alcancei este propósito e amanhã alcançarei o outro. Esta riqueza já é minha e a outra será minha no futuro."
- 16.20. Caindo nestas condições, cobrindo-se de ignorância vida após vida, sem que me procurem, eles descem até ao próprio fundo dos infernos.

16.21. Três são as portas do inferno onde o ser humano perece: a paixão sexual, a ira e a cobiça. Por isso há que renunciar às três.

## Ardjuna disse:

17.1. Qual é o estado daqueles que estão cheios de fé, mas ignoram as regras prescritas pelas sagradas escrituras?

### O Senhor Krishna disse:

17.2. A fé de uma pessoa encarnada pode ser de três tipos: sáttvica, rajásica e tamásica.

Escuta sobre os três tipos.

- 17.3. A fé de cada um corresponde à sua essência, e cada um corresponde à sua fé. Assim como é a sua fé, assim é o ser humano.
- 17.4. As pessoas sáttvicas confiam no divino, as rajásicas, nos seres de natureza demoníaca, e as tamásicas, nos mortos e nos espíritos inferiores.
- 17.14. A homenagem rendida ao divino, aos brâmanes, aos mestres e aos sábios, a pureza, a simplicidade, a temperança e a não-violência, constituem o ascetismo do corpo.
- 17.15. A fala que não causa desgosto e que é honesta, agradável e proveitosa, assim como a repetição dos textos sagrados, constitui o ascetismo da palavra.
- 17.16. A claridade do pensamento, a humildade, a brevidade da fala, o controlo dos pensamentos, a atitude amigável para com todos e a naturalidade da vida constituem o ascetismo da mente.

- 17.17. Quando este ascetismo triplo é realizado pelas pessoas equilibradas, que estão cheias de uma fé profunda e que não têm nenhuma expectativa de recompensa, é considerado como sáttvico.
- 17.18. O ascetismo que se realiza para conseguir o respeito, a honra ou a glória, assim como aquele que se realiza com orgulho, é rajásico, instável e precário por natureza.
- 17.19. O ascetismo realizado sob a influência da ignorância, com a tortura de si próprio ou com o propósito de destruir o outro, é tamásico por sua natureza.
- 17.28. E aquilo que se realiza sem fé, seja um sacrifício, a caridade, um feito ou outra coisa, é "asat", isto é, "nada", tanto aqui como depois da morte.

## Ardjuna disse:

18.1. Eu quero saber, ó poderoso, sobre a essência do estilo de vida de renúncia e sobre a renúncia.

- 18.2. O abandono da actividade originada pelos desejos pessoais é chamado pelos sábios de vida de renúncia. A actividade sem apego e ganância pessoal chama-se renúncia.
- 18.4. Escuta as minhas conclusões sobre a renúncia. A renúncia pode ser de três tipos.
- 18.5. O espírito de sacrifício, a caridade e os actos de autodomínio não devem ser abandonados, antes pelo contrário, quando praticados, estes purificam uma pessoa razoável.

- 18.6. Contudo, estas acções devem realizar-se sem nenhum apego à própria actividade e sem nenhuma expectativa de recompensa.
- 18.10. O que renuncia, cheio de harmonia e pureza, razoável e livre de dúvidas, não tem aversão para com uma acção desagradável nem tão-pouco tem apego a uma acção agradável.
- 18.11. Em verdade, uma pessoa encarnada não pode renunciar completamente às acções. Só quem renuncia ao ganho pessoal renuncia realmente.
- 18.12. Para uma pessoa que não renunciou, os frutos de uma acção podem ser bons, maus e intermediários. Mas para um sannyasin não há frutos.
- 18.49. Aquele que, como uma consciência, é livre e omnipresente, que conheceu o Atman e que não tem desejos terrenos, alcança a perfeição superior e a libertação de todos os grilhões do seu destino através do caminho da renúncia.
- 18.50. Escuta de mim, em poucas palavras, sobre como alcança Brahman, o estado mais alto de sabedoria, aquele que está em processo de alcançar a perfeição.
- 18.51-53. Aquele que é uma consciência completamente purificada, que se superou através da firmeza, que se desapegou de tudo o que é exterior e que se livrou da paixão e da hostilidade, que vive retirado, que é abstinente, que dominou a sua fala, corpo e mente, que permanece todo o tempo em meditação e na impassibilidade, que renunciou ao egoísmo, à violência, à arrogância, à paixão sexual, à raiva, à cobiça e que está cheio de paz e altruísmo, tal homem merece transformar-se em Brahman.

- 18.54. Tendo alcançado a eternidade na união com Brahman, tal praticante enche-se do amor mais alto por mim.
- 18.55. Através do amor esta pessoa conhece-me na minha essência, quem sou e como sou na realidade. Tendo-me conhecido desta maneira, na minha essência mais profunda, submerge-se no meu ser.
- 18.56. Tal praticante cumpre todos os deveres, mas adorando-me a mim, com o meu auxílio, alcança a morada eterna e indestrutível.
- 18.57. Renunciando mentalmente a todas as acções pessoais, tendo-te unido comigo com a consciência e percepcionando-me como teu refúgio, pensa em mim constantemente.
- 18.58. Pensando em mim, superarás com o meu auxílio todos os obstáculos. Porém, se por orgulho não desejas viver assim, perderás tudo.
- 18.62. Procura o refúgio n'Ele com todo o teu ser. Pela sua graça alcançarás a paz suprema e a morada imperecível.
- 18.63. Assim te revelei a sabedoria mais secreta que o próprio segredo. Medita profundamente nela e depois procede como entenderes.
- 18.64. Escuta de mim novamente a minha palavra mais alta e mais íntima: És amado por mim e por isso recebe de mim este bem.
- 18.65. Pensa sempre em mim, ama-me, sacrifica-te por mim, procura refúgio apenas em mim e chegarás até mim. Amo-te e confio em ti.
- 18.66. Depois de abandonar todos os outros caminhos, vem somente até mim para tua salvação. Não te atormentes. Libertar-te-ei de todos os teus grilhões.

18.72. Escutaste tudo isto com atenção e sem distracções? Está eliminado o teu erro nascido da ignorância?

### Ardjuna disse:

18.73. A minha ilusão desvaneceu-se. Por via da tua graça alcancei o conhecimento. Estou firme, as minhas dúvidas dissiparam-se. Farei como tu dizes.

### Sanjaya disse:

- 18.74. Maravilhado, eu ouvia esta conversação maravilhosa.
- 18.77. Recordando a forma mais maravilhosa de Krishna, eu regozijo-me uma e outra vez.
- 18.78. Onde quer que esteja Krishna, o senhor do yoga, e onde quer que esteja Ardjuna, ali seguramente estarão o bem-estar, a vitória e a felicidade.

Esta é a minha opinião.





José Maria Alves

https://homeoesp.org/ https://josemariaalves.blogspot.com/